№ 12 (151)

ПРАВОСЛАВНО-ПРОСВЕТИТЕЛЬСКАЯ ГАЗЕТА

Святитель Феофан Затворник

''Вера жива от

покаяния''.

Издаётся по благословению Преосвященнейшего Игнатия, Епископа Шахтинского и Миллеровского

## Введение во храм Пресвятой Богородицы

Об этом событии мы знаем из евангельской предыстории. Как о том дивно говорится в тропаре этого праздника, "Днесь благоволения Божия предображение (то есть ещё предобраз) и человеков спасения проповедание (погречески - "прокириксис", "предпроповедание", то есть ещё та проповедь, которая до евангельской проповеди), в храме Божии ясно Дева является и Христа всем предвозвещает..."

В этот день достигшая трёхлетия Богоотроковица Мария, Которую Её родители, святые праведные Иоаким и Анна, привели в ветхозаветный Иерусалимский храм, чудесным образом Сама поднялась по пятнадцати высоченным ступеням, и первосвященник Захария в некотором особенном состоянии восхищения духа, исхождения из самого себя, взял Её за руку и провёл туда, куда сам входил лишь один раз в год после поста, молитвы и жертвы о грехах народа - во святое святых.



(21 ноября/4 декабря)

В этот день исполнилась вся правда Ветхого Завета: храм, который был обиталищем Бога, Им Самим данным для укрепления веры в избранном народе, принимает Ту, Которая тоже уже готовится стать храмом и тоже храмом Бога, но уже неизмеримо превосходящим то предуготовительное значение, которое имел ветхозаветный храм. Таким храмом, воплотившись в котором, пребыв в котором Господь откроет путь спасения уже не для одного только народа, но для всего человечества, отзывающегося на Его призыв. Это встреча Ветхого Завета и той правды, которая была в нём и которая, по словам блаженного Августина, готовила человеческий род к принятию яркого света Нового Завета, с евангельским благовестием, предваряемым в лице Пресвятой Девы.

Говоря о Введении Богородицы в храм, нужно вспомнить и о том, что святые преподобные Иоаким и Анна берегли Её на протяжении первых трёх лет младенческой жизни от всякой скверны міра - от простого соприкосновения стоп ног с прахом осквернённой человеческими грехами земли до соприкосновения с людьми, нечистыми душой.

Этим праздником Святая Церковь напоминает нам и о важности младенческого возраста ребёнка как возраста очень ответственного для будущего становления человека. Напоминает нам и о нашей ответственности за этого, казалось бы, совсем ещё маленького человечка, который лежит в колыбели. И когда он на наших руках в первый раз выходит за стены своего дома на крестины или на причастие, мы не должны забывать, что лицо наше при этом должно быть радостно. душа чиста, а помыслы несуетны. Мы не должны забывать, что всякое скверное впечатление наложит свой отпечаток на душу ребёнка, а всякое соприкосновение с чистотой, святостью Божией и правдой человеческой поможет пройти ему его жизненный путь добро, искренно и незамут-

> Протоиерей Максим Козлов

# Святой апостол Андрей Первозванный

Святой апостол Андрей Первозванный был родом из Вифсаиды Галилейской. Впоследствии он жил в Капернауме, на берегу Геннисаретского озера вместе с братом Симоном, занимаясь рыбной ловлей. С юных лет апостол Андрей отличался молитвенной устремлённостью к Богу. Он не вступил в брак, а стал учеником святого пророка Иоанна Крестителя, возвестившего о Боговоплощении. Когда святой Иоанн Креститель указал на Иордане святым апостолам Андрею и Иоанну Богослову на Иисуса Христа, называя Его Агнцем Божиим, они незамедлительно последовали за Господом. Святой апостол Андрей стал первым учеником Христа и первым исповедал Его Спасителем (Мессией), приведя ко Христу своего старшего брата Симона, будущего апостола Петра.

После Воскресения и Вознесения Христова, свидетелем которого также был святой апостол Андрей, он возвратился в Иерусалим. Здесь в День Пятидесятницы вместе с другими апостолами и Пресвятой Богородицей апостол Андрей исполнился Духа Святого, как предсказал Сам Господь.

С проповедью Слова Божия святой апостол Андрей совершил несколько путешествий, во время которых трижды возвращался в Иерусалим. Он прошёл Малую Азию, Фракию, Македонию, Скифию, Причерноморье

(по преданию Грузинской Церкви, апостол Андрей проповедовал вместе с апостолом Симоном Кананитом в Абхазии, где апостол Симон принял мученическую кончину). Вверх по Днепру апостол Андрей поднялся до местоположения будущего Киева, где, как повествует преподобный Нестор-летописец, водрузил крест на киевских горах, обратившись к ученикам своим со словами: "Видите ли горы эти? На этих горах воссияет благодать Божия, будет великий город, и Бог воздвигнет много церквей". Продвигаясь далее на север, апостол

Андрей дошёл до поселений славян на месте будущего Новгорода и у нынешнего села Грузино водрузил свой жезл. Отсюда апостол Андрей через земли варягов прошёл в Рим и вновь вернулся во Фракию. Здесь в небольшом селении Византии (будущем Константинополе) он основал Христианскую Церковь, посвятив во епископа одного из семидесяти апостолов Христовых - Стахия.

На своём пути апостол Андрей претерпевал от язычников многие скорби. Его избивали, изгоняли из городов. Но Господь хранил Своего избранника и по его молитвам совершал дивные чудеса.

Последним городом,

куда пришёл святой апостол Андрей Первозванный и где принял он мученическую кончину, был город Патры (Патрас). Здесь по молитве апостола выздоровел тяжело больной Сосий, знатный горожанин. Наложением апостольских рук исцелилась Максимилла, жена правителя Патрского, и его брат философ Стратоклий. Это побуждало жителей города принимать от апостола Андрея святое Крещение, однако правитель города консул Эгеат оставался закоренелым язычником. Святой апостол с любовью и смирением взывал к его душе, стремясь от-



Частицы креста-реликвария Андрея Первозванного

крыть ему христианскую тайну вечной жизни, чудотворную силу Святого Креста Господня. Разгневанный Эгеат приказал распять апостола. С радостью принял святой Андрей Первозванный решение правителя и взошёл на место казни. Чтобы продлить мучения апостола, Эгеат приказал не прибивать рук и ног его к кресту, а привязать их. По преданию, крест, на котором был распят святой апостол Андрей Первозванный, имел форму буквы "Х" и впоследствии стал называться "Андреевский крест".

Два дня апостол с креста учил собравшихся вокруг горожан. Люди, слушавшие его, всей душой сострадали ему и требовали снять святого апостола с кре-

ста. Испугавшись народного возмущения, Эгеат триказал прекратить казнь. Но святой апостол стал молиться, чтобы Господь удостоил его крестной смерти. Как ни пытались воины снять апостола Андрея, руки им не повиновались. Распятый апостол, воздав Богу хвалу, произнёс: "Господи, Иисусе Христе, прими дух мой". Тогда яркое сияние Божественного света осветило крест и распятого на нём мученика. Когда сияние исчезло, святой апостол Андрей Первозванный уже предал свою душу Господу. Максимилла, жена правителя, сняла с креста тело апостола и с честью погребла его.

В 357 году мощи святого апостола Андрея Пер-

возванного были торжественно перенесены в Константинополь и положены в храме Святых Апостолов рядом с мощами святого апостола и евангелиста Луки и ученика апостола Павла - апостола Тимофея. По взятии Константинополя крестоносцами в 1208 году мощи святого апостола Андрея были перевезены в Италию и помещены в кафедральном храме в Амальфи. В Риме до 1964 года находилась честная глава святого апостола Андрея, пока Папа римский Павел VI не вернул её Элладской Православной Церкви вместе с частицами креста апостола Андрея.

Десная рука апостола Андрея была перенесена в Россию в 1644 году и находится в московском Успенском соборе

Апостол Пётр - распят в

#### Апостол Андрей - распят на косом кресте.

Апостол Иаков (старший) -

обезглавлен.

Апостол Иаков (младший) сброшен с Иерусалимского храма. Разбился насмерть.

Апостол Иуда - сварен в кипящем масле.

Апостол Филипп - распят вниз головой.

Апостол Варфоломей - с живого содрана кожа.

Апостол Матфей - содрали

Апостол Фома - убит стрелой во время молитвы.

Апостол Симон (Зилот) - рас-

Апостол Иоанн - единственный, кто умер своей смертью, в изгнании на о. Патмос.

"Торжество Православной веры", ч.2., М., 2009

# Святая великомученица Екатерина

Святая великомученица Екатерина была дочерью правителя Александрии Египетской Конста. К семнадцати годам она получила блестящее эллинское образование и отличалась редкой красотой и умом. Юноши из самых именитых семейств империи искали руки Екатерины, но ни один из них не стал её избранником. Девушка объявила родителям, что СОГЛАСИТСЯ ВЫЙТИ ЗАМУЖ ТОЛЬко за того, кто превзойдёт её в знатности, богатстве, красоте и мудрости.

Мать святой Екатерины была тайной христианкой, поэтому она повела дочь за СОВЕТОМ К СВОЕМУ ДУХОВНОМУ отцу, святому старцу, который творил молитвенный подвиг в уединённой пещере недалеко от города. Старец выслушал святую Екатерину и сказал, что он знает Юношу, Который превосходит её во всём, ибо "красота Его светлее солнечного сияния, мудрость Его управляет всем созданием, богатство Его разливается по всему міру, но это не уменьшает Его, а умножает, высота рода Его - неизреченна". Образ Жениха Небесного родил в душе святой девы горячее желание



увидеть Его. Святой Екатерине открылась Истина, к которой рвалась её душа. На прощание старец вручил святой Екатерине икону Божией Матери с Богомладенцем Иисусом на руках и велел с верой молиться Царице Небесной, Матери Небесного Жениха, о

дения Её Сына. Святая Екатерина молилась всю ночь и удостоилась видеть Матерь Божию, Которая просила Своего Сына посмотреть на коленопреклоненную перед Ними Екатерину. Но Младенец отвратил Свой лик от Екатерины, сказав, что не сможет смотреть на неё, ибо она безобразна, худородна, нища и безумна, как и всякий человек, не омытый водами святого Креще-

чатлённый печатью Духа Свя-

В глубокой печали девушка вновь пошла к старцу. Он с любовью научил её тайнам веры Христовой, заповедал хранить целомудрие, непрестанно молиться и совершил над ней Таинство святого Крещения. И

вновь святой Екатерине было видение Пресвятой Богородицы с Младенцем. Теперь Господь ласково смотрел на неё и дал ей перстень, обручив её Себе. Когда видение кончилось и святая пробудилась от сна, на руке её светилось кольцо - дар Небесного Же-

В то время в Александрию на пышное языческое празднество прибыл сам император Максимин (305-313-гг.). Крики жертвенных животных, дым и смрад непрестанно пылавших жертвенников, гомон толпы на ристалищах наполняли Александрию. Приносились и человеческие жертвы - на смерть в огне обрекали исповедников Христа, не отступивших от Него под пытками. Святая Екатерина пошла к главному жрецу - императору Максимину, исповедала веру во Единого Истинного Бога и мудро обличила заблуждения язычников. Красота девушки пленила правителя. Чтобы показать ей торжество языческой мудрости, император созвал пятьдесят учёнейших мужей империи. Но святая взяла над мудрецами верх: они уверовали во Христа и были сожжены.

Максимин попытался соблазнить святую Екатерину богатством и славой. Получив гневный отказ, император подверг святую жестоким мучениями, а затем бросил в темницу. Императрица Августа в сопровождении воеводы Порфирия с отрядом воинов пришла в темницу, где святая мученица раскрыла пришедшим христианское учение, и они уверовали.

На следующий день мученицу вновь привели на судилище. Под угрозой колесования ей предложили принести жертву богам. Святая исповедала Христа и сама пошла к колёсам. Но Ангел сокрушил орудия казни. Увидев это чудо, императрица Августа и царедворец Порфирий с двумястами воинами перед всеми исповедали веру во Христа и были обезглавлены. Максимин вновь предложил святой мученице супружество, но получил отказ. Святая Екатерина твёрдо исповедала верность своему Небесному Жениху - Христу - и с молитвой к Нему сама положила голову на плаху под меч пала-

Мощи святой Екатерины были перенесены Ангелами на Синайскую гору. В VI веке были обретены Честная Глава и левая рука святой мученицы и с почестями перенесены в новосозданный храм Синайского монастыря.

"Торжество Православной веры", ч.2., М., 2009



† ок. 348 г.

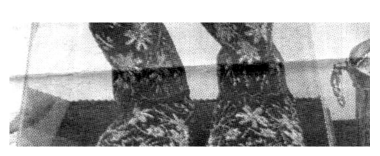
Святитель Спиридон Тримифунтский родился на острове Кипр, был пастухом, имел жену и детей. Но много средств отдавал на нужды нищих и странников, вёл богоугодную жизнь. После кончины жены его избрали епископом города Тримифунт. Пастырское служение соединял с делами милосердия, нередко сам работал на полях. Он так благоугодил Богу, что удостоился от Него дара чудотворения: исцелял больных, изгонял бесов, оживил собственную дочь Ирину, умершего ребёнка и его мать, запрещая присутствовавшим при этом чуде рассказывать комулибо. И только после кончины служивший с ним диакон Артемидонт поведал верующим о величии Бога, явленном через великого угодника Божия Спиридона.

После смерти святителя чудеса продолжаются. На острове Корфу, в Греции, где находятся его мощи, каждый год издаётся книга с новыми чудотворениями. Вот и в Ростовской епархии есть храм, освящённый в честь святого Спиридона, где настоятелем стал священник Андрей Мекушкин. Батюшка смертельно заболел: происходило отмирание поджелудочной железы, он похудел на 50 килограммов, его возили в инвалидной коляске. Тогда ОН ВЗМОЛИЛСЯ СВЯТИТЕЛЮ Спиридону, которого очень чтил. По воскресеньям его из больницы возили в храм, где он вёл службу. В итоге в Ростовской областной

больнице задокументировали такой необъяснимый факт: после посещения храма у священника на сутки падала до нормы температура, хотя до этого была очень высокая. И болезнь начала отступать. После выздоровления он начал сбор денег на постройку храма в честь святителя Спиридона Тримифунтс-

кого. Теперь в этом храме хранятся два башмачка святителя Спиридона. Существует поверье, что святой иногда встаёт и ходит по міру, помогая людям. Поэтому мощи периодически переобувают, а снятые башмачки отдают как реликвию в храмы и монастыри.

Вот ещё одно удивительное явление, потрясшее известного писателя Николая Васильевича Гоголя во время его пребывания у святых мощей святителя Спиридона в Греции. Об этом он рассказал монахам Оптиной пустыни. Надо отметить, что мощи святого обладают уникальными свойствами: остают-СЯ НЕТЛЕННЫМИ, СОХРАНЯЮТ МЯГкость, свойственную живому человеческому телу и температуру 36,6. В день, когда Гоголь приехал на поклонение святителю, верующие, как это заведено, каждый год 12/25 декабря с большой торжественностью обносили святые мощи вокруг города. Среди присутствующих был английский протестант. Он СКОЗОЛ, ЧТО, ПО-ВИЛИМОМУ, В СПИне угодника сделаны надрезы и тело набальзамировано. Чуть позже он подошёл к мощам поближе. Каково же было его граничащее с ужасом изумление, когда мощи святого на глазах у всех... медленно приподнялись из раки и обратились своей спиной именно к нему. Какова дальнейшая судьба этого бри-



Так выглядят башмачки святителя Спиридона

### <u>К 1660-летию со дня кончины</u>

танца, не известно. Гоголь же, по свидетельству его друзей, после этой поездки к святыне очень изменился, стал глубоко верующим и богобоязненным человеком.

Великая святыня Вселенского Православия - честная десница святителя и чудотворца Спиридона - трижды посетила пределы Русской Православной Церкви, последний раз осенью 2010 года.

Тримифунтский епископ принимал участие в I Вселенском Соборе в 325 году, защищая Православную веру от еретика Ария. По воле Господней он явил чудо - сжав в руке кирпич, исторг из него огонь, воду, и в 💥 руке осталась глина. Это было наглядное доказательство единства Божества во Святой Троице - догмата веры, который отстаивал святитель.

У чудотворца Спиридона испрашивают молитвенной помощи в личных, семейных делах, здравия, ходатайства перед лицом Божиим и получают проси-

> По материалам Донских православных изданий

Великий угодниче Христов и преславный чудотворче отче Спиридоне, моли Бога о нас!

## 

#### - С какой мыслью перено- правила молитвы, а не всясить должно, когда оскорбляют без вины?

- В то время, когда без вины оскорбляют тебя, вспомни пред Господом свои грехи, которыми ты оскорбляешь Его, и через это сознание смирись и прими несправедливое поношение, как уже должное.

#### - Можно ли сокращать свое молитвенное домашнее правило?

- Можно, только по нужде. По мысли свт. Феофана Затворника только одним духовно окрепшим людям позволительно сокращение ОТВЯЗСТЬСЯ ОТ МОЛИТВЫ.

#### Если меня обидели, можно ли мне об этом кому рассказать?

- Если кто тебя обидит,не рассказывай никому, кроме духовного отца, и будешь мирен.

#### - Как приучить себя, чтобы молиться за обижающих?

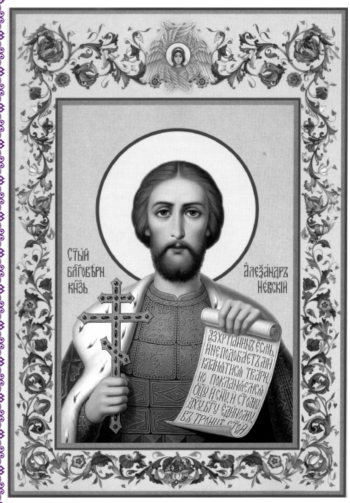
- Когда нас кто-нибудь обижает, надо за него молиться Богу, как за себя; и так это обратится в навык. Мы сами немощны, но Господь помогает нам.

> Свящ. Валентин (Мордасов)

# 12 декабря - День героев Отечества

К 750-летию со дия кончины

### Великий князь, великий воин, великий христианин



Любому человеку, родившемуся и выросшему в России, не нужно объяснять, кто такой **Александр Невский**. Прославленный полководец и тонкий политик, он жил в тяжёлые для России времена. Но именно в годы лихолетья, по Промыслу Божиему, суждено было ему княжить для спасения Русской земли. Как сказал летописец: "Без Божия повеления не было бы княжения его".

Начиналось самое трудное для Руси время. В 1237 г. к русским границам подошли войска Батыя. Огнём и мечом пройдя по цветущему государству, татары устремились в Западную Европу, оставив в руинах Рязань, Коломну, Владимир, Киев и многие другие города. Россия была обезкровлена, она приняла на себя удар и фактически заслонила собой Запад. А Запад, как всегда, воспользовавшись тяжёлым положением русского народа, решил, что настало самое подходящее время, чтобы объявить крестовый поход и, наконец, привести "схизматиков" - русских - в "истинную католическую веру". Однако победами в Невской битве и на Чудском озере Александр Невский блистательно показал всем желающим "просветить" Русь, что введение католичества на Русивещь невозможная.

Западные пределы русской земли были надёжно ограждены, но перед князем стояла другая, не менее сложная задача: нужно было превратить татар из врагов и грабителей в почтительных союзников. И вот Александо Невский, прославленный полководец, человек, которого даже на мгновение нельзя заподозрить в каких-то личных интересах или трусости, с татарами начинает вести политику совершенно иную, чем с немцами или шведами. При всей своей воинственности у татар было одно преимущество: их веротерпимость. Александр понимал, что борьба с татарами должна быть отложена. Нужно было восстановить разрушенные города и любой ценой сохранить русскую государственность и православную веру

В 1262-г. Александр Невский совершил свою последнюю поездку в Орду и свой третий великий подвиг - он добился освобождения всех русских мужчин от обязанности служить в татарском войске и принимать участие в войнах, которые татары вели в других государствах. Эта дипломатическая поездка святого Александра Невского в Сарай была четвёртой и последней. Будущее Руси было спасено.

На обратном пути из Орды 23 ноября/6 декабря 126% г. в Городце на Волге Александр умер. Смерть его была неожиданной, и существует предположение, что великий князь был отравлен. Перед смертью он принял схиму с именем Алексий.

Перед людьми святой Александр Невский прославился своими военными подвигами во славу Отечества, а перед Богом - чистотой христианской жизни. За это Церковь на Московском Соборе в 1547 году причислила великого князя Александра к лику святых.

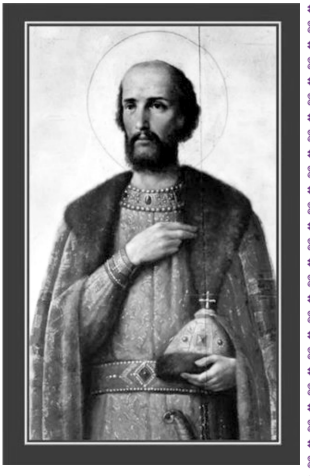
Сейчас святые мощи Александра Невского находятся в Александро-Невской лавре Санкт-Петербурга.

Православный календарь "Русские победы"

### К 695-летию мученической кончины

Святой благоверный князь Михаил Тверской, племянник святого благоверного князя Александра Невского, родился в 1272 г., воспитывался и учился под руководством Новгородского архиепископа. Юный князь любил чтение Божественного Писания, помогал нищим и убогим. По смерти великого князя Андрея (1305 г.) Михаил по праву старшего получил в Орде ярлык на великокняжеский престол. Но великокняжеской власти домогался и московский князь Юрий Данилович. Часто бывая в 30лотой Орде у нового хана Узбека, отличавшегося жестокостью и фанатизмом, Юрий сумел ему понравиться, женился на его сестре Кончаке и стал великим князем, но не успоко-

ился на этом и начал междоусобную войну с Тверью, вотчиной кн. Михаила. Тверичи с кн. Михаилом во главе 22 декабря 1317 года наголову разбили Юрия. Было захвачено много пленных, в том числе возглавлявший отряды хана Узбека Кавгадый, которого святой Михаил отпустил, и жена московского князя Кончака. Неожиданно в Твери Кончака умерла, и Юрий обвинил кн. Михаила в её отравлении. Хан разгневался, угрожая разорением княжеской вотчины Михаила, и потребовал его к себе для ответа. Не желая проливать кровь русских воинов в неравной борьбе с ханом, святой Михаил смиренно отправился в Орду, взяв благословение на мученический подвиг у своего духовного отца игумена Иоанна. В Орде над святым князем был устроен неправедный суд, который признал его виновным в непокорстве хану и приговорил к смерти. На кн. Михаила надели тяжёлую деревянную колодку и отдали под стражу. В заточении святой Михаил по своему обыкновению постоянно читал Псалтирь, благодарил Господа за посланные ему страдания и просил не оставить его в предстоящих мучениях.



По милости Божией он не был лишён христианского утешения: его посещали православные священники, и ОН КАЖДУЮ НЕДЕЛЮ ИСПОВЕДОВАЛСЯ и причащался Св. Христовых Таин, получив и перед самой смертью христианское напутствие. По наущению князя Юрия и Кавгадыя, который мстил святому за поражение, в табор, где содержался пленник, ворвались убийцы. Они жестоко били мученика, топтали ногами, пока один из них не заколол его ножом (138 г.). Тело его было перевезено сначала в Москву, а потом, по желанию его супруги св. княгини Анны, в Тверь, где погребено в выстроенном им самим храме Преображения Господня. Нетленные мощи его были обретены в 1632 году.

Православный календарь, М., 2003 г.

### **О** молитве

Можно ли молиться с поспешностию, не вредя своей молитье?

Можно тем, которые научились внутренней молитве чистым сердцем.

В молитве надобно, чтобы сердце искренно желало того, чего просит; чувствовало истину того, о чём говорит, - а чистое сердце имеет это как бы в природе своей. Потому оно может молиться и с поспешностию, и в то же время богоугодно, так как поспешность не вредит истине (искренности) молитвы. Но не стяжавшим сердечной молитвы надо молиться неспешно, ожидая соот ветствующего отголоска в сердце каждого слова молитвы.

А это не всегда скоро даётся человеку, не привыкшему к молитвенному созерцанию. Поэтому редкое произношение слов молитвы для таких людей должно быть положено за непременное правило. Ожидай, пока каждое слово отдастся в сердце свойственным ему отголоском.

Святой праведный **Иоанн Кронштадтский** 

# Следы Небесного огня

На горе Синай произошло важнейшее событие Ветхого Завета: нисхождение Бога к человеку в огненном облаке. На самой вершине Синая пророк Моисей принял от Господа десять заповедей на двух каменных скрижалях. Ветхозаветный Закон, полученный пророком, а затем в Новом Завете во всей полноте раскрытый Христом Спасителем двумя заповедями о любви к Богу и ближнему, - это полнота Божественного Откровения, доступная человеческому пониманию.

Место, где произошла столь важная встреча Бога с человеком, ежегодно притягивает тысячи православных паломников со всего света. Его высота -2547,8 метров дикого камня, вершина увенчана крохотной православной церковью. Синайские скалы до сих пор хранят следы Божественного Огня:

чаника, обожжённого исполин-СКИМ ПЛАМЕНЕМ НЕЗЕМНОГО ПООисхождения. На горе видны следы древней гари. Удивительно то, что следы нагара на скалах идут сверху вниз, а не наоборот, как следует по естественным законам, "...были громы и молнии, и густое облако над горою [Синайскою], и трубный звук весьма сильный; и вострепетал весь народ, бывший в стане. И вывел Моисей народ из стана в сретение Богу, и стали у подошвы горы. Гора же Синай вся дымилась оттого, что Господь сошел на нее *в огне...* "(Исх. 19,16-18).

Огонь, опаливший и разломивший скалы, не тронул человека. О силе этого пламени весь народ израильский был заранее предупреждён, ибо ему было велено обвести гору чертою и не преступать её, пока

пророк Моисеи находился наверху. "И проведи для народа черту со всех сторон, и ска-

жи: берегитесь восходить на гору и прикасаться к подошве ее; всякий, кто прикоснется к горе, предан будет смерти" (Исх. 19.12).

"И сказал Моисей Господу: не может народ взойти на гору Синай; потому что Ты предостерег нас, сказав: проведи черту вокруг горы и освяти ее" (Исх. 19,22). Следы этой черты на горе Синай сохранились до наших дней.

В течение семи дней молитвенного ожидания и всех сорока дней пребывания пророка наедине с Господом -

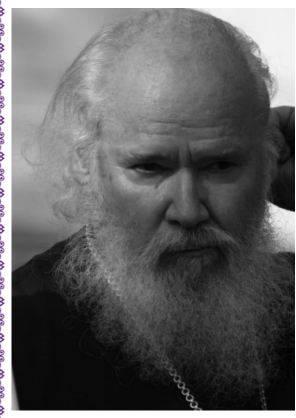
гора Синай была окутана грозовым облаком, выглядевшим снизу, "как огонь поядающии" (Исх. 24,17).

"Торжество Православной веры", М., 2009



Черта на горе Синай, за которую нельзя было заходить никому из народа

# Кормчий церковного корабля



4 декабря исполняется 5 лет как нет с нами Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Алексия II.

"Сколько Господь даст жизни, я буду служить Церкви, Отечеству и народу", - эти слова, сказанные им в начале его патриаршего служения, были подтверждены жертвенными трудами Предстоятеля по возрождению Церкви.

Патриаршество является основным законом высшего управления каждой Поместной Православной Церкви. На Руси оно было учреждено в конце 16 века, упразднялось и опять восстанавливалось. Это труднейшее архипа-

стырское служение. Тем более, что служение Алексия II, пятнадцатого Патриарха, начиналось в 1990 году, когда Русская Православная Церковь выходила из вынужденного 70-летнего подполья. Возрождение церковной жизни и общественного служения протекало на фоне почти полного отсутствия опыта. Впервые широкие круги общества увидели Патриарха, главу Церкви, и увидели не как далёкую икону, а как живого, активно действующего человека. В обществе вновь поднимается традиционный русский вопрос: что делать? И этот вопрос обращали в первую очередь к Церкви, к её Предстоятелю.

Святейший Патриарх нёс груз всей ответственности за всё то, что происходит в Церкви. Его сердце глубоко переживало каждую человеческую трагедию. Он был не только мудрым архипастырем, а и любящим пастырем.

Годы патриаршего служения в полной мере проявили дарования, данные Господом Его Святейшеству - мудрость, духовную стойкость, глубочайшее смирение и архипастырское достоинство. Его патриотизм был огромен. Он всегда ассоциировал Церковь с Россией. Все события в стране сопровождались его сердечной болью. Острые вопросы Патриарх поднимал таким образом, что они не разделяли общество, а объединяли его.

Символом служения Русской

### К 5-й годовщине блаженной кончины

Церкви в 90-х годах XX века стало восстановление храма Христа Спасителя, варварски разрушенного в 1931 году. Святейший Патриарх возглавил это всенародное дело. На Пасху 1995 года патриарх Алексий в сослужении сонма архипастырей и пастырей совершил первое богослужение в восстанавливаемом храме, а 19 августа 2000 года состоялось его освяшение. Обращаясь к пастве, Патриарх подчеркнул: "Промыслительно, что освящение храма Христа Спасителя совершено в праздник Преображения Господня. Ибо преображается жизнь нашего Отечества, преображаются души людей, которые находят дорогу к Богу и храму Божию. Этот день останется в истории нашей Церкви как торжество Православия".

Патриарх Алексий благословлял деятельность русского православного народа, выступавшего за канонизацию Царственных мучеников. Мужественная позиция Патриарха в этом вопросе позволила преодолеть сопротивление противников этой канонизации как внутри Церкви, так и вне её. Великое событие прославления Царской Семьи в чине святых страстотерпцев совершилось в

августе 2000 года на Архиерейском Соборе Русской Православной Церкви, на котором 💸 состоялась канонизация новомучеников и исповедников российских XX века, умученных при безбожной власти.

И ещё одно историческое событие в жизни православных людей - 17 мая 2007 года, в светлый праздник Вознесения Господня, в полное молитвенное евхаристическое каноническое общение с Русской Православной Церковью вступила Русская Православная Церковь Заграницей, и в этом величайшая заслуга Святейшего Патриарха. Эпохальное событие не только в жизни Церкви. но и в жизни всего общества, положило конец 80-летнему разделению Церкви в Отечестве и за рубежом.

Несмотря на то, что каждый день переносит нас на всё большую временную дистанцию от дня кончины Патриарха Алексия, мы должны сохранять постоянную молитвенную память о нём в благодарность за то, что он совершил для Церкви нашей, для Отечества.

Вечная память Святейшему Патриарху Алексию!

Редакция газеты

## "Не хотят поститься добровольно - будут поститься невольно"

Таковы слова Оптинских старцев, пророчески сказанные и для современной России. Некоторые считают, что при нынешнем нестабильном положении в России, пост - не тема для разговора. Наша газета, в ОТЛИЧИЕ ОТ МНОГИХ СВЕТСКИХ ИЗданий, не считает эту тему устаревшей, и мы хотим ещё раз напомнить и себе, и своим читателям, как проводить время постов. Святые отцы говорят: "Как невозможно, чтобы огонь горел в воде, невозможно и покаяние без поста".

По делам благочестия дни поста приближаются к дням праздничным. Слово Божие свидетельствует, что пост соделается для дома Иудина радостью и весёлым торжеством (3ах. 8,19). Но посты всё же отличаются от праздничных и будних дней. В праздники Церковь призывает нас к благодарению Бога и святых за благодеяния, в посты - к примирению с Богом и **УЧАСТИЮ В ЖИЗНИ, СТРАДАНИЯХ И** смерти Спасителя и святых. Праздники располагают нас к духовной радости и надежде, посты - к сокрушению и слезам. В праздники, сообразно духовному веселию, Церковь благословляет трапезу обильнейшую, в посты - предписывает умеренное употребление пищи и пития, и притом пищи не скоромной, а постной. В Церковном Уставе ясно изображено и время употребления, и качество постной пищи. Всё строго рассчитано с той целью, чтобы ослабить в нас страстные движения плоти, возбуждаемые обильным и сладким питанием тела, но так, чтобы не совсем расслабить нашу телесную природу, а напротив, сделать её лёгкой, крепкой и способной ПОДЧИНЯТЬСЯ ДВИЖЕНИЯМ ДУХО И выполнять его требования.

Устав Церкви учит, от чего следует воздерживаться во время постов: "все благочестиво постящиеся строго должны соблюдать уставы о качестве пищи, то есть воздерживаться в посте от некоторых брашен [то есть еды, пищи. - Ред.], не как от скверных (да не будет сего), а как от неприличных посту и запрещённых Церковью. Брашна, от которых должно воздерживаться в посты, суть: мясо, сыр, коровье масло, молоко, яйца, а иногда и рыба, смотря по раз-ЛИЧИЮ СВЯТЫХ ПОСТОВ".

Существует пять степеней строгости поста:

- полное воздержание от
- пищи; - сухоядение;
- горячая пища без масла;
- горячая пища с маслом (ра-
- вкушение рыбы.

В день вкушения рыбы разрешается и горячая пища с растительным маслом. В православных календарях растительное масло обычно называется елеем. На соблюдение в определённые дни более строгой степени поста, чем определено, нужно взять благословение у священника.

Пост телесный без поста духовного ничего не приносит для спасения души, даже наоборот, может быть и духовно вредным, если человек, воздерживаясь от пищи, проникается сознанием собственного превосходства. Истинный пост связан с молитвой, покаянием, с воздержанием от страстей и по-



роков, искоренением злых дел, прощением обид, с воздержанием от супружеской жизни, с ИСКЛЮЧЕНИЕМ УВЕСЕЛИТЕЛЬНЫХ И зрелишных мероприятий, просмотра телевизора. Пост не цель, а средство - средство СМИРИТЬ СВОЮ ПЛОТЬ И ОЧИСТИТЬся от грехов. Без молитвы и покаяния пост становится всего лишь диетой.

Постясь телесно, в то же время необходимо нам поститься духовно. "Постящеся, братие, телесне, постимся и духовне, разрешим всяк союз неправды", - заповедует Святая Церковь.

Сущность поста выражена в следующем церковном песнопении: "Постясь от брашен, душа моя, а от страстей не 🖠 очищаясь, напрасно утешаемся неядением, ибо если пост не принесёт тебе исправления, то возненавидена 💸 будет от Бога, как фальши- 🖠 вая, и уподобится злым демо- 🥻 нам. никогаа не яаушим".

> Православный календарь, 2011 г.

# Как лукавый гнал меня из церкви

Лукавому ненавистна наша вера, и он находит разные хитрые пути, чтобы сбить нас с толку, посеять сомнения, а там глядишь - и своим рабом сделать. Не минуло это искушение и меня.

В начале 1950-х годов, когда родились у меня сыновья, я заболел. У меня была серьезная закупорка вен на ноге, а от операции я отказался - решил терпеть. Из-за болезни мог передвигаться только на костылях. Пришлось оставить работу продавца и заняться фотографией - нагрузка там была намного меньше. Переехали мы тогда с семьей в село Тогур. Там я работал в фотоателье и пел в церковном хоре. Конечно, находились такие, что надо мной смеялись. Настал такой трудный момент, что даже близкие друзья стали меня подкалывать:

- Xa-xa-xa! Xe-xe-xe! Он свечки ставит, Богу молится. Гляди, он водочку - то не пьет, он только церковное пьет!

Ну, и все такое говорили. Вроде бы и не страшно это для меня, а все-таки лукавый помысел влез в душу Однажды вечером я помолился перед иконой и сказал

-Господи! Наверное, я не буду ходить в церковь, буду дома мо-

Вот так заявил перед иконой, перед Богом. После чего лёг и уснул. И что вы думаете? Вижу во сне-иду, собираю ягоды, потом набрёл на кедрач. Какието ребята бегают вокруг меня. Я говорю им:

Пойдём те орехи таскать, вон их тут сколько!

### <u> Жепридуманная история</u>

Только несколько шагов сделал - с востока ударила молния, потом другая, третья! И этот лес загорелся, как порох. Я как руки поднял, закричал:

- Господи, спаси нас! Прости нас, что нам делать?!

Сверху слышится голос - мощный, как гром:

- Молитесь! Вот так будет земля гореть - с востока на запад, с севера на юг. Молитесь!

И в третий раз прозвучало тише, уже так умиротворённо, умилительно:

Молитесь...

А я всё кричу, меня всего тря-

сёт. Уж сколько минут длилось это видение - не знаю, только проснулся я весь в поту, даже \$ вся рубаха была мокрая. Перепугался страшно. Бросился на колени перед иконами и из глубины серлиа выкрикнул:

-Господи! Господи!!! Буду, буду ходить в церковы! Всегда буду что бы ни случилось!

Ну, а потом я всю жизнь решил Богу посвятить. Меня рукоположили в диакона, а в 1976 году в Ташкенте - в священника.

Протоиерей Валенитин Бирюков





Храм накануне своего столетнего юбилея был в плачевном состоянии и требовал огромных реставрационных и восстановительных работ. Ведь за свою вековую историю он ни разу не реставрировался. После проведённых предварительных исследований оказалось, что для восстановления собора необходимо около 6 миллионов долларов... На соборном счету тогда было только около Зв тысяч. Стало очевидно, что силами приходской общины с этой задачей не справиться. Безусловно, визита Президента все ожидали с огромной надеждой на то, что после ока-ЗАННОГО СТОЛЬ ВЫСОКОГО ВНИМАния помощь не заставит себя

Президент внимательно осмотрел собор и Представительство, молился за панихидой, задавал вопросы об истории православия в Америке и судьбе собора, вникал даже в технические вопросы. С благосклонной улыбкой, какой может одарить просителя только Владимир Владимирович, он принял из моих рук письмо Святейшего. В нём, естественно, была просьба "обратить внимание на нужды наших православных соотечественников в США". Президентский кортеж отъехал от собора, прихожане и духовенство ещё много дней обсуждали визит, понимая, что это очень важное, поистине историческое, событие: Глава Российской Федерации впервые посетил Патриарший собор в Нью-Йорке. Особо запомнилась сердечность, с которой общался с прихожанами Президент. Потом время шло, переживания стали сглаживаться, а сроки окончания не начатой ещё реставрации, определённые датой столетия собора, ₿ стремительно приближаться. Сроки приближались, а финансы, увы, нет.

Совсем не значит, что не предпринималось попыток найти средства среди наших американских соотечественников или американцев, любящих Россию и её культуру. Мы

собирали совещания, на которые приглашали старых прихожан-американцев, но выяснялось только, где можно найти деньги, а как - никто не знал. Все попытки не приносили успеха. Людей пугала цифра стоимости реставрации, и они боялись ввязаться в этот процесс, чтобы последующая ответственность, что называется, "не давила".

Пытаясь поднять имидж собо-

ра среди американских бизнесменов и получить хоть какието средства, приход проводил ежегодные благотворительные балы в самых престижных залах Нью-Йорка. Труды по подготовке и проведению балов занимали практически всё время от бала до бала. Сил, эмоций, энергии тратилось несоизмеримо больше, чем ожидаемый результат. В среднем бал приносил около 50 тысяч. То есть, чтобы собрать необходимую сумму, нужно было провести ещё около ста двадцати подобных балов при схожем финансовом результате! Не сложно представить, сколько бы это тянулось и как бы выглядело. Но Патриархом и Председателем отдела (прим. ОВЦС, - митр. Кириллом) задача была поставлена и к столетию первого освящения реставрация собора должна быть завершена.

Не покривлю душой, если скажу, что настроение в приходе - и у духовенства, и у меня лично - было весьма далекое от оптимизма. И тогда, почувствовав внутренне, что, кроме Бога, надеяться не на кого, я сказал соборным священникам:

-Знаете, друзья, мы, конечно, можем ещё долго заседать и думать, но ничего в итоге не получится, если нам сам Святитель Николай не поможет. Давайте усердно ему молиться. Это его собор - от него и помощь.

В соборе находился образ Святителя Николая, на котором угодник Божий написан в полный рост. Каждый день в 6 часов утра мы начали служить молебен перед ним. Так продолжалось несколько месяцев. Во время молебнов я стоял перед образом, пел вместе с хором, молился: "Святитель Христов, умоли Господа о нас...".

Время шло, но ничего не происходило. И вот в один из дней, где-то месяца через три наших молитвенных докучаний перед образом Святителя Николая произошло нечто такое, что объяснить и передать словами очень трудно. Это, наверное, будет более понятно людям, которые имеют опыт молитвы, на которую Бог откликается, начиная говорить с человеком, обращаясь не к его разуму, а к его сердцу. И оно воспринимает этот голос Божий, и всё становится очень близко и понятно.

Тогда, стоя на молитве, я ощутил реальное присутствие рядом Святителя Николая. Гляжу на его образ и понимаю, что он сейчас здесь - стоит рядом. И трепет, и радость смешались. Понимаю, что надо просить о помощи - услышит. Может быть, тогда молитвенное состояние дерзновения было пограничным с дерзостью, но я взмолился:

- Святитель Христов! Мы молимся тебе, просим тебя о помощи и понимаем, что сами ничего из намеченного сделать не сможем. Ну, помоги ты нам! В конце концов, собор-то ведь не мой, а твой! В честь тебя этот собор освящён. Ты его покровитель. Кто кроме тебя поможет? Ты же знаешь, я в Америке недавно, людей не знаю, опыта нет - без тебя не справиться. Ты же сам знаешь, что сто лет назад на строительство собирали всей Россией. А сейчас кто это будет делать? Кроме тебя, Святитель, нам помогать некому. Пошли нам добрых людей в помощь...

После такой дерзновенно-отчаянной мольбы умолкаю на мгновенье. И чувствую, именно чувствую - молчание. Внимательное ожидающее молчание. Пауза. Снова приступаю:

-Святитель Христов! Ну, помоги! Ну, откликнись, мы уже не можем, сил не хватает...

Умолкаю. Продолжаю чувствовать присутствие. Вновь внимание. И вновь молчание. В состоянии крайнего дерзновения в третий раз почти кричу:

- Святитель Христов! Пойми ты, что я ничего сам не сделаю. Смогу только разрушить старое и содрать сгнившее. Это - смогу. А дальше мне не на что будет реставрировать... Ну, что делать-то мне?..

И, после небольшой паузы, чувствую ответ на сердце:

 Хорошо. Готовьте собор к реставрации.

А я опять не унимаюсь:

- Начнём готовить. Поможешь?

И опять те же слова в ответ:
- Готовьте собор к реставра-

Какой голос слышало тогда моё сердце! Любящий, добрый, заботливый, исполненный уверенности. Это был голос обладающего властью Высокого по-

кровителя.

На этом молитвенное переживание закончилось. Стою ошеломлённый. Пытаюсь переосмыслить произошедшее. Молебен закончился. Целую образ, сомолитвенники подходят под благословение, и, видя моё состояние, спрашивают:

- Владыка, что с Вами? Вы чтото в лице поменялись? Вам не плохо?

- Нет, братия. Мне не плохо, просто сегодня начинаем готовить собор к реставрации.

Они в недоумении:

- Что, денег кто-то дал?
- Нет больше.

А что "больше" и сказать не могу.

- И что делать будем?
- Начнём переносить всю утварь из храма в нижний приходской зал, оборудуем временный алтарь, иконы расставим и будем служить там. А здесь пока своими силами будем готовить всё к началу реставрационных работ: снимать обветшалые холсты, штукатурку, счищать краску со стен.

Народ воодушевился. Не знаю, может быть, думали, что у архиерея деньги появились или ещё что-то. А денег-то не было никаких. Были только слова в сердце:

"Готовьте собор к реставрации".

Когда мы только коснулись стен, то штукатурный слой стал отваливаться огромными пластами. Это происходило потому, что росписи 50-х годов были выполнены на холстах, а они, в свою очередь, приклеены к стенам, затем покрыты лаком. Образовался так называемый парниковый эффект. Стена под штукатуркой не дышала, и между ней и лаковым слоем "гулял" воздух.

Открыв каркас солеи, мы особо усердно благодарили Бога за то, что Он хранил собор. Изоляция на старых электропроводах истлела, они обвисли, вокруг соединений уже была видна обуглившаяся древесина - нелепый случай, немного выше напряжение - и все деревянные конструкции иконостаса, полов собора вспыхнули бы, как порох. Собор без штукатурки, с извлечёнными из иконостаса иконами, в пыли представлял печальное зрелище.

Тут же в Москву полетели депеши от "очень переживающих за судьбу собора" о том, что архиерей разваливает собор, что денег нет, и он ввязался в авантюру, которая в США печально закончится. Москва, ясное дело, начала нервничать.

Вот на таком "благоприятном" фоне, помня о том, что на соборном счёте денег нет, мы подписали договор на проектирование и установку новой системы освещения.

Сумма договора - 120 тысяч долларов.

Электромонтажные работы идут полным ходом, до оплаты счёта остаётся где-то неделядругая, а денег нет. В России можно было бы сказать подрядчикам: ребята, подождите немного, мы потом всё оплатим. Но это Америка. Не оплатил вовремя - суд. Решение судавплоть до наложения ареста на собственность с возможностью дальнейшего отторжения. И вот каждый день хожу к иконе Святителя Николая и, глядя в глаза Святителю, говорю:

- Святитель! Денег нет. Платить нечем. Могут посадить, собор отобрать. Помогай...

В один из дней, после очередной молитвы, когда я занимался в рабочем кабинете

канцелярскими делами, раздаётся стук в дверь. Заходит священник нашего собора, на лице улыбка, весь светится от счастья.

- Владыка, сегодня меня пригласили квартиру освятить...
  - ????
- Хозяйка выписала чек на собор...
- 2222

- Восемьдесят тысяч... Вот чек принёс.

Не веря своим ушам, я говорю:

- Батюшка, Вы подождите радоваться раньше времени, чек может быть не обезпеченным ещё. Когда деньги будут на счёте, тогда и будем радоваться.

Прошло три дня напряжённого ожидания. С утра бежим в банк-деньги на счёте.

Думаю:

- Слава Тебе, Господи, хоть не посадят. Уже есть возможность внести какую-то часть. Конечно, сумма не вся. Будут терзать, но до суда дело не дойдёт.

И, обращаясь к батюшке, говорю:

- Надо бы поблагодарить человека, который дал деньги. Пригласи нашу благодетельницу в Представительство, побеседуем, преподнесём ей иконочку Святителя Николая, слово доброе скажем.

Дней через пять ко мне в кабинет приходит молодая приятная дама, скромно и одновременно изысканно одетая. Знакомлюсь. Зовут Галина Николаевна Анисимова. Мы беседовали о нашем Представитель-СТВЕ, О ТОМ, КАК МЫ СЛУЖИМ, ЧТО ещё входит в круг наших забот и попечений. Безусловно, нашла своё место и тема реставрации собора: что это уникальный по архитектуре храм в США, единственное здание в Нью-Йорке в стиле московского барокко, что храм исторически связан с именами святителя Тихона, Государя Императора Николая Александровича, отца Иоанна Кронштадтского, священномученика Александра Хотовицкого. Галина Николаевна изъявила желание собор посмотреть, так как ранее ей не приходилось бывать в этом храме.

Мы прошли в собор. Кроме ремонта, там не на что было смотреть. Затем спустились в нижний, временно оборудованный, храм. Она поставила свечу перед тем же образом Святителя Николая, перед которым я просил помощи, долго стояла, молясь.

Здесь же, в храме, я обратился к ней и сказал:

- Галина Николаевна, благодарю Вас сердечно от лица прихода, от себя лично и от Святителя Николая за Вашу помощь. Хотел бы передать Вам на память его икону, пусть он Вас благословляет и хранит в жизни.

Она была растрогана, благодарила, сказала, что собор ей очень понравился, и, уходя, как бы обронила:

- А работы по электрике уже заканчиваются?

Соворю:

- Да. Благодаря Вам мы оплатили практически всё. Осталась небольшая задолженность, но мы с Божией помощью соберём и оплатим, не так много и осталось.

.. Окончание на с. 6.

# "Готовьте собор к реставрации"

Окончание Начало на с. 5

Просить её ещё раз о помощи у меня язык не поворачивался. Я же не знаю, какие у человека возможности, может быть, она последнее отдала. В конце концов: сколько, куда и когда жертвовать - это личное дело каждого человека. Он сам произволение своё выражает.

Галина Николаевна говорит: - Хорошо, Владыка, а могу я записочку о здравии написать, чтобы Вы помолились о моих родственниках?

- Конечно.

Мы вновь заходим в кабинет, она присаживается к столу, пишет записочку, потом достаёт чековую книжку и - выписывает ещё один чек на восемьдесят тысяч...

Это Вам на то, чтобы закрыть задолженность по работам и небольшой задел на бу-

Я, конечно, спокойно и размеренно поблагодарил её, проводил на улицу до машины, а затем сломя голову бросился в храм к иконе Святителя Николая.

Святитель Христов! Спасибо тебе, услышал, спас, теперь я не под судом!

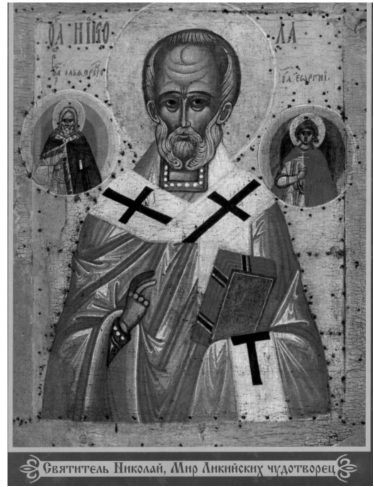
Мы полностью рассчитались за электромонтажные работы и заключили новый договор на производство штукатурных работ на триста шестьдесят тысяч долларов! А денег от восьмидесяти тысяч осталось только сорок. Работы начали выполнять, а деньги опять не прибавляются. И вновь я каждый день хожу к иконе Святителя Николая и прошу:

- Не оставляй, не покинь, по-

Проходит ещё полмесяца, штукатурные работы уже подходят к завершению. Оставшиеся сорок тысяч перечислили как предоплату. На счёте снова ноль. Близится время окончательного расчёта. В Представительстве раздаётся телефонный звонок.

Звонит Галина Николаевна:

- Владыка, а можно я со своим супругом к Вам приду?
- Пожалуйста, Галина Нико-



6/19 декабря

лаевна, буду рад.

На следующий день Галину Николаевну и её супруга Василия Васильевича мы встречали в Представительстве. Я не наводил никаких справок, а соответственно и не имел ни малейшего представления, кто такой Василий Васильевич, чем он занимается, какой у него бизнес. Мы просто говорили о жизни, о вещах духовных, о вере. Наряду со всем прочим, я, конечно, поблагодарил Василия Васильевича и его супругу ещё раз за помощь, ведь только благодаря им мы рассчитались по первому договору.

Отличительной чертой Василия Васильевича является быстрый, основательный и чёткий подход к любому делу. Потому, перейдя от духовных вопросов к материальным проблемам собора, он полушутя-полутребовательно сказал:

Владыка! Столько уже сказано всего. Так покажите мне, наконец, эту знаменитую элек-

Мы всё ему продемонстрировали: блок управления, уровни освещения, дизайнерские решения. Действительно, было на что посмотреть - всё было очень хорошо сделано и продумано. Кажется, он остался доволен. Радость была и на лице у Галины Николаевны. Василий Васильевич попрощался, испросив благословения, и сказал:

- Желаю Вам всего доброго. Помогай Вам Господь.

Это первое знакомство с Василием Васильевичем случилось в конце марта. А седьмого апреля, в праздник Благовещения Пресвятой Богородицы, в половине пятого утра у меня раздаётся звонок мобильного телефона. Естественно, в такое время я ещё спал. Пытаясь не выдать своего недовольства ранним звонком, отвечаю:

- Слушаю Вас.

На другом конце слышу голос Василия Васильевича:

- Владыка, доброе утро! С

праздником! Анисимов. Вы что делаете?

- А как Вы думаете, Василий Васильевич, что я могу сейчас делать? Вообще-то в Америке сейчас половина пятого утра...

Спите что ли?! В это время монашествующие уже должны утреннее правило читать...

Его голос был бодрым и радостным. (А от чего бы ему не быть радостным и бодрым? - подумал я, - если в Москве уже полдень). И, продолжая ворчать про себя, немного раздражаясь на мірян, всегда готовых учить монахов, что и когда им надо делать, сквозь дрёму про-

- Но ради трудов бденных, может, Вы позволите мне ещё немножко полежать?

После этой шутки Василий Васильевич уже серьёзно, с небольшой долей сожаления от того, что всё же поднял меня ни свет ни заря, добавил:

- Ладно. Кратко. Сегодня Вам пошёл перевод в триста пятьде-СЯТ ТЫСЯЧ.

У меня в голове всё смешалось: половина пятого утра, триста пятьдесят тысяч... Ничего не могу понять.

- Василий Васильевич, я не понял, что Вы сказали?

- А что непонятного? Триста ПЯТЬДЕСЯТ ТЫСЯЧ ДОЛЛАНОВ ПОШЛИ к Вам в Америку на счёт собора. Заканчивайте штукатурку.

В эту секунду меня на кровати подкинуло, как на подушке электрической.

- Ещё раз повторите, пожалуйста.

Триста пятьдесят ты-СЯЧ ДОЛЛОВОВ Вам сегодня отправлено на счёт, - чеканя слова, размеренно повторил го-

лос в трубке.

- Василий Васильевич, говорю я ему, - мне, конечно, сложно сейчас что-то говорить. Но этим ранним утром Вы для меня как Архангел Гавриил с радостной вестью. спасли Вы

наше положение!

- Слава Богу! - ответил Василий Васильевич. И, засмеявшись, добавил:

- Ну, а теперь поспите ещё до службы... если сможете.

Какой тут сон! Накинув на себя подрясник, я буквально слетел в храм, к иконе Святителя Николая, на коленях благодаря его за милостивое к нам расположение. А по большому счёту за то, что спас он меня от суда, послав этих двух замечательных людей, которые так же, как и я, любили и почитали Христова Святителя.

Собственно говоря. Галина Николаевна и Василий Васильевич положили начало всем реставрационным работам в соборе, не подозревая о том, что Великий Святитель Мир Ликийских был как никогда близок им в то время, являя через избранных им чад милость и расположение своему храму в далёком от России Нью-Йорке.

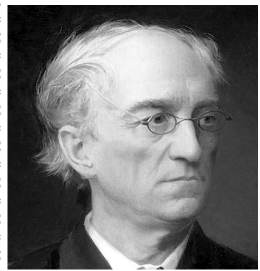
Этот случай иначе как чудом я назвать не могу. Святитель Николай держал своё слово. Василий Васильевич и далее продолжал помогать уже ставшему близким для него собору, затем последовала помощь Президента России, Правительства, МИДа.

Мы успели. В ноябре 2003-года отреставрированный собор Святителя Николая был освя-

> "Вестник Донской Митрополии", №3,2013 г.



# "Пошли, Господь, Свою отраду..."



24 ноября (5 декабря по новому стилю) 1803-года родился Фёдор Иванович Тютчев, великий человек нашего Отечества, гениальный русский поэт, патриот и православный христиа-

проникновенным выразителем духовно-нравственных ценностей русской цивилизации.

Наибольшее влияние на духовное развитие будущего поэта оказал первый его воспитатель С.Е. Раич, родной брат Московского митрополита Филарета. После окончания Московского университета Тютчев был определён на дипломатичес-

кую службу за границу. Вместе с ним поехал беззаветно преданный ему дядька Н.А. Хлопов, лелеявший поэта с 4-летнего возраста. Дядька завёл хозяйство на русский лад, устроил в

нин. Поэт и мысли- мюнхенской квартире Тютчева православный уголок с икона ми древнего письма, перед которыми теплились неугасимые лампады. Православие и Русь признавались поэтом высшими духовными ценностями. Проведя более двадцати лет за границей, в лютеранской Германии и католической Италии, он оставался истинным патриотом, любящим и верящим в Россию. Долгие годы за пределами Родины не только не ослабили, а скорее усилили его любовь к своему народу.

Православно-патриотические взгляды Тютчева сочетались с мятущимся духовно-нравственным строем его поэзии. В самом себе поэт ощущает "двойное бытие", составляюшее, по его убеждению, отличительное свойство человека его

# <u>К 210-летию со дия рождения</u>

### 0, вещая душа моя!

О, вещая душа моя! О, сердце, полное

тревоги, О, как ты бьёшься

на пороге

Как бы двойного бытия!..

Так, ты - жилица

двух міров, Твой день - болезненный и страстный,

Твой сон -

пророчески-неясный, Как откровение духов...

Пускай страдальческую грудь

Волнуют страсти

роковые Душа готова, как Мария, К ногам Христа навек прильнуть.

Иван Аксаков отмечал, что в этом стихотворении "крик сердечной боли" разрешается воплем скорби и верующего смирения", что "способность смирения, этой очищающей силы, служит залогом высших свойств". И это смирение души поэта мы видим в последние годы его жизни. В потере близких (мать, брат, четверо детей, любимая женщина) он видит Промысл Божий и залог надежды на прощение в будущей жизни.

Использована книга 🖠 "Молитвы русских поэтов", М., 2010 г.

### Послушание родителям - выше поста и молитвы

В настоящее время слышится много жалоб на непокорных и непослушных детей. Жалобы эти вполне справедливы. Действительно, сегодня не считается грехом обмануть родителей, сказать им какую-то дерзость и даже делом показать свою непокорность им. А вот послушайте, что говорит древний мудрец: Господь возвысил отца над детьми и утвердил суд матери над сыновьями. Почитающий отца будет иметь радость от детей своих, и в день молитвы своей будет услышан. Уважающий отца будет долгоденствовать, и послушный Господу успокоит мать свою. Боящийся Господа почтит отца и, как владыкам, послужит роаившим его (Сир. 🕹 2-7). Прекрасный пример исполнения заповеди о почитании родителей представляет Сам Господь наш Иисус Христос. И Он пошел с ними и пришел в Назарет; и был в повиновении v них (то есть v праведного Иосифа Обручника и Преблагословенной Своей Матери), - кратко замечается в Евангелии (Лк. 2, 51). Воплотившийся Сын Божий повинуется престарелому плотнику Иосифу и Своей Матери, Пресвятой Деве Марии. Он помогает отцу и Матери по хозяйству и участвует в их работах.

Святые Божии, шедшие по стопам Владыки своего, также являли пример послушания родителям. Таков преподобный Лука Елладский (память ему празднуется седьмого февраля по старому стилю).

Преподобный Лука с самых ранних лет проявлял дух благочестия: он был молчалив, скромен, честен и воздержан в пище. Пребывая в послушании родителям, он безпрекословно исполнял приказания их: пас овец, обрабатывал землю и нёс другие обязанности по хозяйству. При этом он ещё отличался сострадательностью к бедным. Когда он, отправляясь на работу, встречал нищих, то отдавал им последний кусок хлеба, а сам оставался голодным.

Однажды, идя в поле сеять пшеницу, он на дороге повстречал бедных, которые просили помощи, и отдал им большую часть семян, а сам посеял гораздо меньше. Но Господь наградил его за это: урожай был необыкновенный.

По смерти отца Лука тайно ушёл из дома и в одном из монастырей был пострижен в монахи. Между тем мать его сильно скорбела о потере своего единственного сына и умоляла Господа возвратить его. Господь услышал её молитву. В одну ночь настоятель монастыря, где подвизался преподобный Лука, увидел следующий сон: предстала перед ним какая-то женщина и с горьким упрёком потребовала от него возвратить единственного её сына. Настоятель сразу догадался, что это Лука, потому что он скрыл своё происхождение. Не хотелось Луке оставлять монастырской. жизни, но по настоянию игумена он вынужден был оставить монастырь и возвратиться к матери, потому что послушание 🗞 родителям считал выше поста и молитвы. Прожив в доме у матери четыре месяца, он уже с её благословения отправился на дальнейшие иноческие подвиги. Поселившись у подножия горы, святой Лука устроил в ней небольшую келлию, где и стал подвизаться. Днём он трудился в своём садике, который находился близ келлии, плоды из сада раздавал бедным людям, ночи же проводил в молитве... Пищей ему служили ячменный хлеб и вода, сна он почти не знал; а когда нужно было ему уснуть, он ложился в приготовленную им могилу близ келлии. За свою строгую подвижническую жизнь Лука получил от Бога дар прозорливости и исцеления. Скончался он в 946 году.

Жизнь святого Луки поучительна во всех отношениях, но мы обратили внимание только на одну его черту - послушание матери. Он решил посвятить себя Богу, но не испросил благословения матери; когда же она отыскала его, преподобный Лука вернулся домой.

Дети! Таково ли ваше послушание родителям? Не оскорбляете ли вы их упрямством и дурными поступками? Избегайте этого! Не забывайте, что детям непочтительным и грубым не бывает счастья, как в этой жизни, так и в будущей...Проклят от Господа раздражающий мать свою (Сир. 3, 16). *Кто* ударит отца своего, или свою мать, того должно предать смерти... Кто злословит отца своего, или свою мать, того должно предать смерти (Исх. 21, 15, 17).

Убойтесь, дети, гнева Божия и во всём слушайтесь родителей. Будьте для них в этой жизни утешением, опорою в старости и молитвенниками по смерти их. В награду за подобное почитание родителей вы получите от Господа долгоденствие и благополучие в жизни.

Помните слово Божие, которое говорит: Оставляющий отца-то же, что богохульник, и проклят от Господа раздражающий мать свою (Сир. 😋 16). Сын мудрый радует отца, а сын глупый - огорчение для его матери (Притч. 10, 1). Кто обкрадывает отца своего и мать свою и говорит: это не грех, тот - сообщник грабителям (Притч. 28, 24). Горе тому, кто говорит отцу: "зачем ты произвёл меня на свет?", а матери: "зачем ты родила меня?" (Ис. 45, 10).

Пятая заповедь предписывает повиноваться родителям. Послушание необходимо не только в детском возрасте, когда ребёнок с равною неразборчивостью берётся и за горячий уголь, и за смертельное оружие, как за игрушку, но во всяком возрасте. Без него нельзя ни сохранить жизни, ни образовать способностей, ни быть добрым гражданином, ни добрым воином, ни добрым христианином. Сама святая вера христианская есть глубокое послушание, и все христиане, по выражению апостола, есть послуш*ные gemu* (1 Пет. 1, 14).

Дети должны слушаться советов и наставлений родительских и выполнять их приказания без малейшего прекословия в делах не только важных, но и маловажных. Послушание необходимо оказывать родителям не только добрым и кротким, но и строптивым.

Только в том случае дети свободны от исполнения советов и повелений родительских, когда они явно противоречат вере и нравственности, законам церковным и гражданским. Дочь Иродиады, конечно, поступила бы справедливо, если бы не исполнила преступной воли своей матери, требовавшей усекновения главы Пророка и Крестителя Иоанна.

рестителя поапна. Ионафан, сын Саула, оправдывая невинного друга своего Давида, не убоялся войти в противоречие со своим родителем, представляя, сколь несправедлива его ненависть к Давиду (1 Цар. 19, 20). Но и в случае несогласия следует оставаться по отношению к родителям кроткими и незлобивыми.

Вот что говорит о послушании святитель Филарет, митрополит Московский (в этом году мы отмечаем 20-летие его канонизации. - Ред.):

"Когда родители, сродники, начальники требуют от вас того, что противно вам, но что нужно и полезно или, по крайней мере, безвредно, не забывайте сыновней обязанности повиновения, вспоминая, как Сам Господь Иисус Христос, Премудрость Божия, повиновался древоделу Иосифу. Но когда... желания ваших родителей, сродников, людей вами почитаемых и любимых, отвлекают вас от исполнения священных обязанностей Богу, вовлекают в дела противные закону, нарушающие мир совести, противные истинному благу и спасению безсмертной души вашей, тогда спросите и вы себя словом Иисуса: кто Матерь Моя? и кто братья Мои? (Мф. 12, 48) Вспомните, что у вас есть родство лучшее и высшее обыкновенного родства, что Бог -Отец ваш; что Церковь - Матерь ваша, что все творящие волю Божию, все святые, суть ваши братья или, по крайней мере, желают быть вам братьями: не унизьте себя пред этим высоким родством, не отлучите себя от этого доброго и прекрасного семейства; и тогда вы сотворите волю Божию вместо человеческой".

Священная История представляет нам прекрасный образец послушания воле родительской на примере Исаака, сына Авраамова.

Припомним эту историю.

В ночном видении Бог явился Аврааму и повелел заколоть сына Исаака, принести его в жертву всесожжения.

Встав рано, Авраам приготовил дров для жертвы, оседлал осла и, приказав следовать за собой двоим из рабов, вместе с сыном своим Исааком пошёл на то место, где надлежало совершить жертвоприношение. Три дня продолжалось их путешествие, наконец приблизились к горе жертвоприношения. Оставив рабов под горою, Авраам возложил дрова на плечи Исаака, сам взял в руки огонь и нож, и пошли оба с сыном на гору. И начал Исаак говорить Аврааму, отцу своему, и сказал: отец мой! Он отвечал: вот я, сын мой. Исаак сказал: вот огонь и дрова, где же агнец для всесожжения? Авраам сказал: Бог усмотрит Себе агнца для всесожжения, сын мой (Быт. 22, 7 - 8).

Пришли на высокую гору. И поставил там Авраам жертвенник и положил на него дрова. Надлежало заклать жертву и, возложив на жертвенник, возжечь её... Отец касается сына, связывает ему руки и возлагает на жертвенник поверх дров... Исаак безпрекословно предал себя отцу: послушен был даже до смерти, зная, что огорчить отца - хуже смерти. Святитель Иоанн Златоуст говорит: "Кому здесь более удивляться и изумляться? Мужественному ли духу праотца или покорности сына? Он не отбежал, не огор-



### Икона Богородицы "Нечаянная Радость"



9/22 декабря

Все мы любим радость. А если радость нечаянная, то есть неожиданная, то наш восторг ещё сильнее.

Молись Богоматери и Она даст тебе такую радость!

чился от поступка отца своего, но повиновался и покорился намерению его и как агнец безмольно возлежал на жертвеннике, ожидая удара от руки отца".

Вот ещё пример повиновения, достойный благоговейного внимания, в лице Господа Иисуса Христа.

Когда юного Иисуса Преблагословенная Матерь Его и мнимый отец нашли в храме в собеседовании о предметах духовной мудрости и жаловались, что Он оставил их, тогда Он дал было им на это такой ответ, которым, по-видимому, разрешил Себя от закона покорности земным родителям, потому что занимался делом Отца Своего Небесного. Зачем было вам искать Меня? Или вы не знали, что Мне должно быть в том, что принадлежит Отцу Мо*ему* (Лк. 2, 48)? Но что же потом? Несмотря на столь высокое право, смиренно преклонился он под иго заповеди, повелевающей чтить отца и матерь: И Он пошел с ними, и пришел в Назарет; и был в повиновении у них (Лк. 2, 51).

Так важен долг повиновения родителям, что Единородный Сын Божий не выступил на дело Божие, лишь бы исполнить Свой долг пред земной Матерью и даже пред одним именем отца, которое носил Иосиф.

Дети набожные, богомольные, послушные, почтительные, приветливые, кроткие, наивные, добросердечные - это Ангелы земные: не нарадуешься на них. Недаром во время Своей земной жизни и Господь наш Иисус Христос любил деток, ласкал их, благословлял и ставил в пример взрослым.

Но все ли дети радуют своих родителей? К сожалению, нет, далеко нет. Разве среди вас мало детей капризных, можно сказать, с самых пелёнок? Разве мало среди вас таких детей, которые причиняют одни только печали отцу и матери?.. Проснулся ребёнок - мать велит ему встать, умыться и Богу молиться; а он как будто не слышит слов матери; разве когда отец прикрикнет на него, тогда только он встрепенётся и как будто приступит к делу, медленно, нехотя. Становится он на молитву и назад оглядывается: нет ли там грозного отца. Не видя строгого

отца, опять начинает как бы насмехаться над своей матерью: во время молитвы нарочно перевирает слова, упрямится поклон положить, смотрит по сторонам... Многие дети привыкли капризничать за столом: привередничают, отказываются от хорошей, здоровой еды одно сладкое им подавай.

Есть дети ленивые, которые не хотят выполнить даже легкого поручения своей матери. Пошлёт его куда-нибудь мать, а он, вместо того чтобы исполнить её приказание, наговорит ей кучу возражений: "Да как я пойду, да я не знаю дороги, да я боюсь туда идти"... Или же прежде поторгуется, выпрашивая гостинцев за исполнение дела. А иной и совсем не послушается матери, убежит куда-нибудь надолго и там играет с подобными себе озорниками, пока не захочется ему есть. Тогда только и вспомнит про мать: ли-СРИМИ ТОТОМИ ПОТХОТИ ОН К дому и всякими неправдами старается увернуться от заслуженного наказания. Такие дети на улице, без надзора родителей, от безделья успевают побывать и в чужих огородах, и в чужих садах, и на высоких деревьях, с опасностью для своей жизни, опустошая гнёзда бедных птичек; успевают они несколько раз в день искупаться в реке или пруду, тоже с немалой опасностью для себя.

Постепенно эти дети теряют страх Божий и уважение к родителям: их не трогают ни уговоры, ни наказания; свою волю они ставят выше всех наставлений и приказаний; они делаются самовольными. Воля отца и матери для них перестаёт быть законом, не уважают они и посторонних людей, даже почитаемых за своё положение и возраст

Какое-нибудь замечание со стороны пожилого человека, иногда незначительный природный недостаток вызывают в таких детях грубую насмешку: не пощадят они и родных отцаматери; они найдут и в своих кровных повод к осуждению и насмешкам. Такие дети - печаль и позор родителям.

"Пастырские беседы с детьми", М., 1997

# Вопрос-ответ

## - Откуда появилась Чаша

Чаша Грааля (старофранц. Graal, лат. Gradalis) западноевропейских средневековых легендах таинственный сосуд с кровью Иисуса Христа, которая была собрана св. Иосифом Аримафейским, совершившим погребение снятого с Креста тела Спасителя міра. Источниками были некоторые апокрифы

Древнейшая литературная обработка сказаний о Чаше Грааля в западноевропейской литературе принадлежит Кретьену де Труа, французскому писателю конца XII века (роман "Персеваль"). История этого сосуда, приобретшего чудодейственную силу, была подробно изложена другим французским писателем начала XIII века, Робертом де Бороном, на основании апокрифических рассказов. Произведение Роберта состоит из трёх частей: Иосиф Аримафейский, Мерлин и Персеваль. В первой части рассказывается первоначальная история Чаши Грааля и повествуется о перенесении её в Англию. Рассказывается и о поисках рыцарем Персевалем этого таинственного и

чудесного сосуда. По смерти Персеваля Чаша Грааля возносится на небо В произведении Роберта христианский апокриф соединяется с бретонским циклом сказаний о короле

В средневековых рыцарских легендах Чаша Грааля - таинственный символ высшего луховного блага, рали которого совершаются безстрашные подвиги.

В книге "Код да Винчи" тема Грааля - не больше, как детективная фантазия, за которой нетрудно увидеть болезненно навязчивый феминизм автора. "Грааль, подхватил Лэнгдон, - есть символ потерянной богини. С появлением христианства старые языческие религии не умерли. И легенды о поисках рыцарями чаши Грааля на самом деле представляли собой истории о запрещённых поисках утраченного священного женского начала" (гл. 58). Столь произвольная интерпретация становится возможной, потому что многочисленные читатели этого детектива (как в России, так и на Западе) оторваны не только от христианских корней, но и от классической культуры. Они не знают в этой области саСвященного Грааля профессионально исследована видными историками и φηνονοιαμή.

#### - Как следует относиться к книге "Код Да Винчи" Д. Брауна?

- Начну с очень печально-

го факта: не было в истории книги самой нелепой, самой бездарной или самой аморальной, у которой не нашлись бы читатели. Подлинно сбывается выражение римлян: nil mortalibus ardui est (нет ничего недоступного смертным). Тот, кто придумал или поверил какойнибудь кощунственной выдумке и требует показать строки, "где сказано, что этого не было", не знает элементарного правила. Любое утверждение, любая выдумка должны быть доказаны. Пока этого нет, они являются ложью. Не лолжно опровергать то, что не доказано. Уже 20 веков Иисус Христос является для людей образцом высочайшей нравственности. В наше время появился невежественный кошунник, который пытается опорочить авторитет Создателя самого чистого нравственного учения. Нужно ли его опровергать? Не осквернит ли христианина само прикосновение к этой теме?

Какие строки? Все богодухновенные новозаветные книги проникнуты мыслью об абсолютной святости Иисуса Христа.

Ибо вы к тому призваны, потому что и Христос пострадал за нас, оставив нам пример, дабы мы шли по следам Его. Он не сделал никакого греха, и не было лести в устах Его. Буаучи злословим. Он не злословил взаимно; страдая, не угрожал, но предавал то Судии Праведному. Он грехи наши Сам вознес телом Своим на арево. дабы мы, избавившись от грехов, жили для правды: ранами Его вы исиелились (1Пет. 2, 21 - 24)

Христос, чтобы привести нас к Богу, однажды пострадал за грехи наши, праведник за неправедных, быв умерщвлен по плоти, но ожив духом (1Пет.

И вы знаете, что Он явился для того, чтобы взять грехи наши, и что в Нем нет греха (1Ин. 2,5).

Кто аелает грех, тот от диавола, потому что сначала диавол согрешил. Для сего-то и явился Сын Божий, чтобы разрушить *дела диавола* (1Ин. ≥7-8).

Ибо не знавшего греха Он сделал для нас жертвою за грех, чтобы мы в Нем сделались праведны-

*ми пред Богом* (2 Кор. 5, 21). Кто воплотившемуся Богу приписывает человеческие похоти и страсти, тот тяжко глумится над Истиной. Кто проявляет интерес к богохульной книге и оправдывает её, имеет внутри что-то сродное с автором кощунственной книги. Есть основание задуматься о его ду-

ховном здоровье Иисус Христос говорит о девстве как об идеале совершенных: "ибо есть скопцы, которые из чрева матернего родились так; и есть скопцы, которые оскоплены от людей; и есть скопцы, которые сделали сами себя скопцами для Царства Небесного. Кто может вместить, да вме*cmum*" (Мф.19,12). Он дал людям всесовершенный пример целомудрия. Плотские люди и сластолюбивые отцы, восприняв нравствен- ния Божия (Откр. 2,14).

смотрели на девство как на нравственный подвиг. Великий богослов св. Иоанн Дамаскин пишет: "Сам Христос - слава девства, не только потому, что родился от Отца безначально, без истечения и сочетания, но и потому, что, сделавшись подобным нам, Он превыше нас воплотился от Девы без (супружеского) соединения и Сам в Себе самом показал истинное и совершенное девство. Поэтому, хотя Он и не vзаконил девства, ибо не вси вмещают словесе сего, как Он Сам сказал, но Он Своим примером научил нас девству и дал нам силы для него. Ибо кому не ясно. что девство живёт ныне между людьми?" (Точное изложение православной веры. Кн.

Трудно сомневаться, что современное человечество поражено нравственной проказой. Свидетельство тому - особая популярность кощунственной книги, о которой говорится в письме. От Суда никто не уйдёт. "Мы дадим ответ не за свои только грехи, но и за всё то, в чём служили соблазном для других" (Свят. Иоанн Злато-

4, гл. 24. О девстве).

### - Каково значение слова

евр. амен - да Аминь будет так. Слова аминь и аллилуия (евр. - хвалите Господа) перешли практически неизменными во все переводы Библии: Септуагинту, Вульгату, славянскую и русскую Библию. В еврей-СКОМ ЯЗЫКЕ СЛОВО ОМИНЬ ЭТИмологически связано со словами "твёрдый", "надёжный", "постоянный",

Аминь уже в Ветхом Завете применялось как формула для одобрения зачитанного Закона (Втор. 27, 15-26) или для подтверждения клятвы (Чис. 5, 22). В новозаветных текстах слово аминь **УПОТРЕБЛЯЕТСЯ КАК ЗНАК ПОД**тверждения и согласия в конце славословия (Рим. 1, 25: 11, 36). Оно встречается в Откровении св. апостола Иоанна Богослова: И Ангелу Лаодикийской церкви напиши: так говорит Аминь, свидетель верный хулят девство. Святые же и истинный, начало созда

В некоторых местах Свяшенного Писания для выразительности используется аминь удвоенно (Пс. 40,14; 71,19; 88,53; Ин. 5,19, 24; 10, 7, славян. текст). Аминь является одним из самых распространённых слов в богослужении Православной

#### - Можно ли крестить ребёнка в крестильной рубашке его брата или сестры?

В Таинстве Крещения облачение новокрешёного крестильную рубашку (греч. анаволий - "накидка") имеет важное духовное значение. Перед началом Таинства с оглашенного СНИМОЮТСЯ ОДЕЖДЫ, В КОТОрых младенец был принесён. Это означает, что с него символически совлекается "ветхий человек". До грехопадения наши прародители Адам и Ева были одеты в первозданные ризы чистоты, света и славы. Лишившись их преступлением Божественной заповеди, они стали "наги" (Быт. 3, 7). Чтобы прикрыть свою наготу, они сделали одежды из смоковных листьев. Крешение возвращает человеку утраченную прародителями чистоту и невинность. Поэтому воспринятый от святой купели облачается в белую, как свет, одежду, которая СИМВОЛИЗИРУЕТ НОВУЮ ОДЕЖду души "в образ божественного света и ангельской чистоты" (святой Симеон Солунский). При возложении её поётся тропарь 8-го гласа: "Ризу мне подаждь светлу, одеяйся светом яко ризою, Многомилостиве Христе Боже наш" (ср.:Пс. 103 2).

После крещения в древности крестильная рубашка не снималась восемь дней. В христианстве число "8" знаменует будущий век. Возрождённый в святой купели водою и Духом должен сохранить одежду души незапятнанной и не осквернённой. После анаволий снимали и бережно хранили. В фондах Государственного музея имени А.С. Пушкина хранится крестильная рубашка, которая, по преданию, принадлежала вели-

Когда родится другой ребёнок и придёт время его крестить, надо приобрести для него новую крестильную рубашку.

> Иеромонах Иов (Гумеров)



Продолжается подписка на газету "Донские православные вести" на 1-е полугодие 2014 г. в г. Шахты. Обращаться в почтовые отделения

# 

ПРАВОСЛАВНЫЙ КАЛСНДАРЬ

19 ноября / 2 декабря - Свт. Филарета Московского

21 ноября / 4 декабря - Введение во храм Пресвятой Владычицы нашей Богородицы и Приснодевы Марии

23 ноября / 6 декабря - Блгв. вел. князя Александра Невского.

Свт. Митрофана Воронежского

24 ноября / 7 декабря - Вмц. Екатерины

27 ноября / 10 декабря - Иконы Божией Матери "Знамение"

30 ноября / 13 декабря - Апостола Андрея Первозванного

4 / 17 декабря - Вмц. Варвары.

Свт. Геннадия Новгородского

6 / 19 декабря - Свт. Николая Чудотворца

9 / 22 декабря - Свт. Иоасафа Белгородского

12 / 25 декабря - Свт. Спиридона Тримифунтского

13 / 26 декабря - Свт. Спиридона Тримифунтского

18 / 31 декабря - Прав. Симеона Верхотурского

9 / 22 декабря - празднование иконе "Нечаянная радость"

### Дорогие шахтинцы и жители всего Донского края! Братья и сестры!

твуйте на проектирование и строительство нового храма Покрова Пресвятой Богородицы

РЕКВИЗИТЫ ПРИХОДА:

(Для пожертвований на строительство храма и издание газеты) Местная религиозная организация Православный приход храма Покрова Пресвятой Богородицы

**ИНН** 6155032013, **КПП** 615501001 Банк: МКБ "Дон -Тексбанк" ООО Р/счёт 40703810700000001807 БИК 046014718

Кор/счёт 30101810500000000718 Адрес банка: 346500, г. Шахты, пр. Красной Армии, 140.

Адрес (для почтовых переводов): 346513, г. Шахты Ростовской

области, пр. Победы революции, 22

Получатель: Настоятель храма иерей Михаил Борисенко



Дорогие читатели! Братья и сестры! Просим бережно относиться к газете "Донские православные вести". На её страницах публикуются репродукции икон, священные имена, сочинения святых отцов, цитаты из Священного Писания. Берегите газету, не используйте её в бытовых целях.

Учредитель: Местная религиозная организация Правоспавный притой Богородицы г. Шахты Главный редактор:

Елисеева Светлана, Ефанова Светпана Скляр Сергей, Захарченко Наталья Лагун Дарья, Родин Юрий,

Над номером работали: Православно-просветительская газета "Донские православные вес-Елисеева Светлана, Ефа-ти". Свидетельство о регистрации ПИ № 10-3968, выданное Юж-346513, г. Шахты Ростовской ным окружным межрегиональным территориальным управлением Министерства Российской Федерации по делам печати, телерадиовещания и средств массовых коммуникаций. Газета свёрстана в редакции "Донские православные вести"

обл., пр. П. Революции, 22, тел./факс (863-6)22-44-64 E-mail: pokrov.shákhtv@mail.ru www.pokrov-shakhty.prihod.ru

Тираж 2000 экз. Объем 3 п.л. Газета отпечатана в типографии ООО "Полиграфия" г. Шахты, пер. Кр. Шахmëp. 68.

Заказ № Подписано к печати 28.11.2013 г. по графику: 14:00 фактически: 14:00

За достоверность фактов ответственность несут авторы публикаций. Присланные материалы не рецензируются и не возвращаются. Редакция оставляет за собой право редактировать, сокращать авторские тексты.